## 楞 伽 阿 跋 多 羅 寶 經 義 疏 一四四

# 《楞伽阿跋多羅寶經》卷第二義疏上

天竺·求那跋陀羅三藏 譯經

明

蕅

益

大

師

疏義

○第五如來藏自性清淨門二— ̄初疑問,—— 《一 切佛語 心品之二》 ——

二答釋 〉 二二疑同外初疑問 〉 初中二— 初舉佛語

△初舉佛語

界 中。(轉。二皆作具。入。二皆作在。)如大價寶。垢衣所纏。如來之藏。 爾 入垢衣所纏。貪慾恚痴不實妄想塵勞所污。一切諸佛之所演說。 時大慧菩薩摩訶薩白佛言。世尊。 世尊修多羅說。如來藏自性清淨。 **凞。常住不變** 轉三十二相 0 0 亦入復於 Q如是。 八一切眾· 生身 而陰

疏 前 明 常住不變者。 轉 貪恚痴 入眾生身者。 陰界入所 無二 無空生 離自性 所 纏 污 隨緣舉體不變。 不變舉 相 此 有二意 體 普 何故復有修多羅說 隨 入諸佛修多羅中 緣。 如 若離 若即所 冰之溼 如 水成冰也 所 纏 纏 性 所污 所汙 如 故 而 而 也 亦是 如來藏常住不變 性 清淨 本清淨 始 切 露 諸佛所演說 纏 纏 污 污 須 無 斷 性 郭 者 者 故問之也 別教意也. 圓 教意也 別教 圓 教 如 如

大方廣如來藏經

0

具此二意

鏡去垢

湯

消冰

### 疏 具 說 夫 說 如 如來藏性舉體隨 求那 如 此 唯 來 翻 識 藏 為 無 無 離 空 廣破 0 依 自 恐同外兴 性 即 所 緣 道 謂 相 不 0 依 則與外道不同 今 法 人 則是別有 諸 我 云 我 緣 離 也 於求 故難之也 物 那 矣 或或或或或或 而皆計常。是能作者

自 0 然 同 外 而 有道 說 0 我 周 闪徧不滅。○唐□弘。言有如來藏邸 唐云 郭。 0 自在無滅)世尊。彼說有我(魏云。若如世尊。外道亦說有常作者。離於求那。 如是者 周編不 0 滅 如 。 來 外 魏 道云 說 0 無不

差依云△ 別諸何二

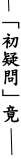
0

緣世疑

尊

同

外





△初直明不同

佛告大慧。我說如來藏。 不同 外道 所說之我

○二釋其說意三 三結成利益 二引譬釋成 初正明說意

正 明說 意

大 槃 大 △ 慧 初 )。未來現在菩薩摩訶薩。不應作我見計著。如是等句說如來藏已。如來應供等正覺。為pp.2。有時說空。無相。無願。如實際。法性。pp. 為斷愚夫畏無我句。法身。涅槃。離 故。說離妄想無所有境界如來藏自性。不生不滅。本來寂靜。自 ?。 自性

疏

如 來藏第一義 ら い

說 無

相

- 諸法之本。故名法性- 非諸變動虛幻境界。故- 無可攀求。故說無願- 非生死涅槃等相。故說 故

為

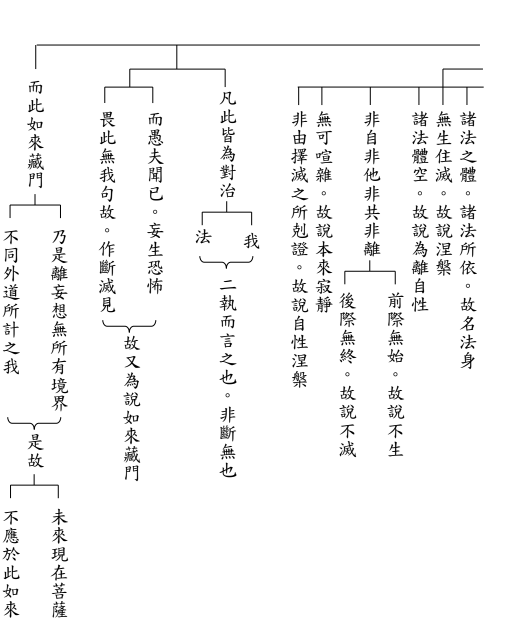
如 實

際

說

門。

涅



疏

種譬△ 上種智慧善び二一引 警釋と P巧方便 於一泥₽ 人。或說, , , , , , , , 如人工 不藏。或說一水木輪繩 無方 我便 0 0 以作 是種 因種 緣 器 故。如 說來 如亦 來復 **水藏。不同、** 外道無 所我 說離 之一 2我。 切妄想相

0 以 應

於 此 如

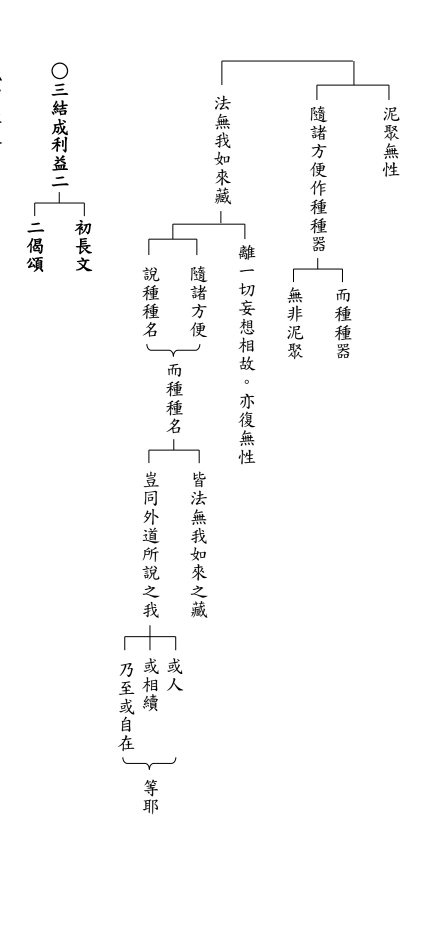
來

藏

而

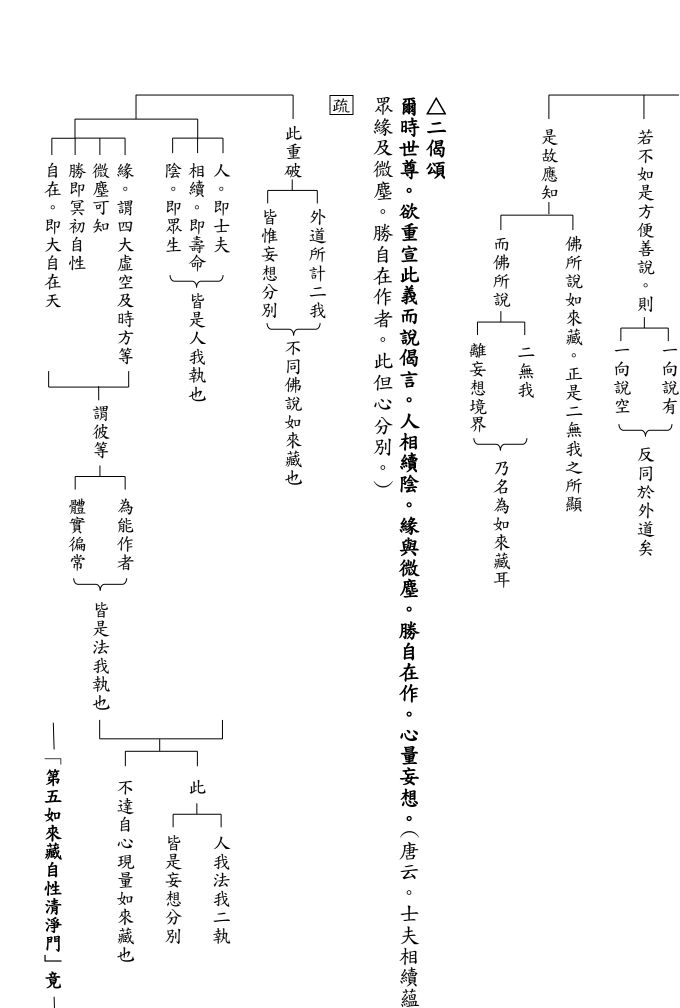
作 我

見計著也



外道見故。當依無多羅三藐三菩提。是名說如來藏。問△初長文 疏 正 為外道妄 無我如果,開引計 法 人 我 我 來之藏以如來應? 故 說 如 來 藏 說 以 開 見。作如是說是如來藏。令於 悟 而 引導 是說如來之藏。若不如是。則。令離不實我見妄想。入三解 令其即得無上菩提令私空無相無願三解脫門 門外道。是 が脱門境界。x 門 足故大慧。· 希望疾得

為阿 離耨



○第六修行大方便門二 二答 初問

修行法)如諸菩薩摩訶薩修行者大方便。爾時大慧菩薩摩訶薩。觀未來眾生。復請世尊。△初問 惟願為說修行無間。(魏 云。 如實修行法。 ○唐云 0

具

疏

前最為離外道見故。 當依無我如來之藏

然此如來藏第一義心 具何方便如實修行 乃能無間 趣入 故問之也

三二初結釋標

〇二答三

△初標

現故)觀外性非性。(唐云。善知外法無性故)離生住滅見。得自覺聖智善樂。(魏云。樂修內身證智故佛告大慧。菩薩摩訶薩成就四法。得修行者大方便。云何為四。謂善分別自心現。(唐云。觀察自心 唐云。專求自證聖智故)是名菩薩摩訶薩成就四法。得修行者大方便。 (唐云。觀察自心所

初釋善分別自心 現

○二釋四

(至)四釋得自覺聖智善樂

### 云摇云△ 初 身資 釋 薩摩訶克養分別, 所 住 0 自 心 現

·離去來。無始虛偽習氣所熏。三界種種色。行繋縛。(唐云。名言繋縛)何菩薩摩訶薩善分別自心現。謂如是鸛三界唯八兌羣、\斥云、言繋縛) 薩善分別 分別隨 入之所顯 現)是名菩薩摩訶薩善分別自心

現

三界唯是自心)

離 我

我

2入現。(唐我所。無動

)身財建立。妄想隨



此 且 而 觀 於 若所住器界 三 一界 由· 分別 現 不過皆妄想隨 指 第 六 識 以 λ 為唯 之 所 顯 ら 現 正 屬 何 通 有 教體 所 緣 空觀 之 境 哉

### **二釋善** 摩觀 外 薩性 非 觀性

尚

未

明

言

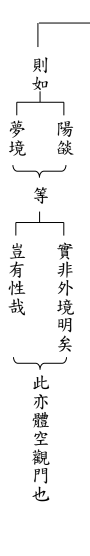
藏

識

所

變

是無云△ 何 始 苦薩 觀虛 外 偽妄想習因 性 非 訶 性 善 0 是名菩薩摩訶薩善觀外性非性 0 (唐云。無始戲論。種 外性 非 性 0 謂燄夢等一切 種執 性 著虚妄惡習為 。(唐云 0 謂 其因 觀 察 [故)觀一 一切法 切 如 性陽 自性 燄 菩薩摩訶薩。作如 如夢 境。 如



三界

諸

法

既

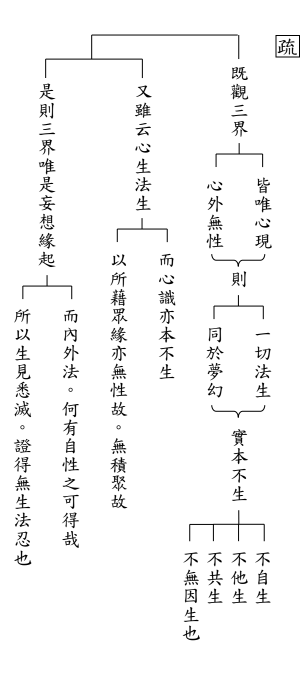
唯

ジ

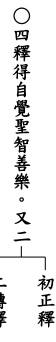
現

## △三釋善離生住滅見

因 見及云 知 生住 俱 何 無實體)生見悉滅。知如幻等諸法自性。(唐云。遠離生見。證如幻性。)得無生法忍。得無生法忍已 識不生。及緣不積聚。(唐云。見諸識不起故。及眾緣無積故。)見妄想緣生於三界。(唐云。分別 緣起三界故 皆 菩薩摩訶薩善離生住滅見。謂 滅見。是名菩薩摩訶薩善分別離生住滅見 不生故。)隨入自心分齊故。(唐云。隨自心量之所現故。)見外性非性。(唐云。見外物無有故。) '。)內外一切法不可得。見離自性。(唐云。如是觀時。若內若外一切諸法。皆不可得 如幻夢一切性。自他俱性不生。(唐云。觀一 切法 0 如 幻 `夢生。自 他



0



得意生身。
△初正釋 薩得自覺聖智善樂。 謂得無生法忍。 住第八菩薩地 0 得離

心意意識

五法自性二無我相

疏 既 離虚妄分別 正 不墮心 菩薩地者 使斷 意意識 盡 兼侵習氣 虚妄 菩薩 指三乘共十地中 則於五法三自性二無 分別 所證第八支佛 0 故 名 故 無生 名 為 法 **师地也** 離 忍 我相。

△二轉釋

便能

從空

入

假

0

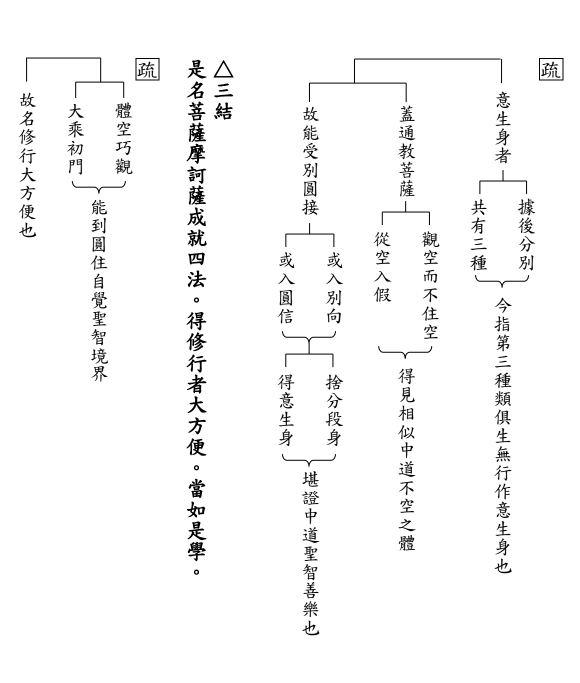
得意生身也

亦無取

· 著

**大慧**。 無世礙尊 0 。意生身者。 如是意生身。得一時俱。菩薩摩訶薩意生身。如幻三昧力。自在神通。妙相莊嚴。聖種類身。|百千由旬之外。憶先所見種種諸物。念念相續。疾詣於彼。非是其身及山河石壁所能為礙。) 於彼異方無量由延。因先所見。憶念不忘。自心流注不絕。於身無障礙生。(唐云。 何因緣。佛告大慧。意生身者。譬如意去。迅疾無礙。故名意生。譬如意去。石壁 譬如心意

薩得無生法忍一時俱生。猶-薩 無生法忍。住第八菩薩地。轉捨心意意識五法自性二無我相身。及得意生身。得自覺聖智善樂。俱生。猶如意生。無有障礙。隨所意念本願境界。為成就眾生。得自覺聖智善樂。如是菩薩摩訶 如是菩薩摩訶

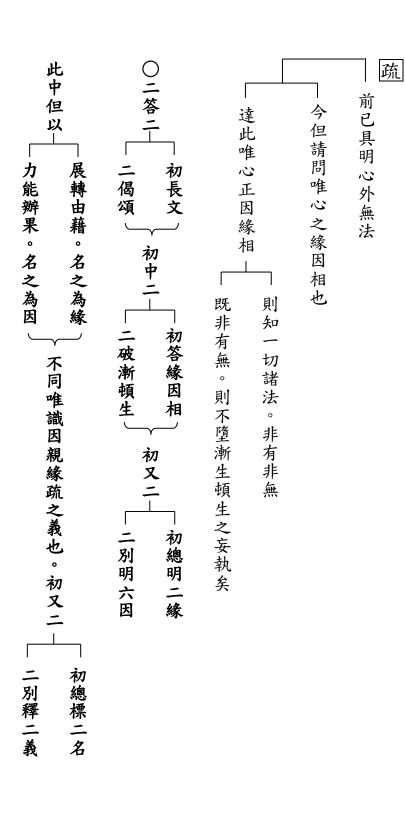


「第六修行大方便門」竟-

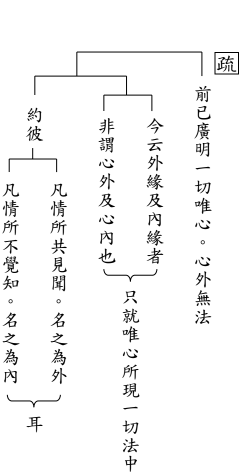
「二釋」竟



諸菩薩。離一切性有無妄見。無妄想見漸次俱生。(唐云。不妄執諸法漸生頓生。)爾時大慧菩薩摩訶薩復請世尊。唯願為說一切諸法緣因之相。(二皆云因緣相。)以覺緣因相故。我及△初問



佛告大慧。一切法二種緣相。謂外。及內。△初總標二名



○二別釋二義二-初釋外 二釋內緣

亦復如是。是名外緣前後轉生。外緣者。謂泥團柱輪繩水木人工△初釋外緣 諸方便緣 0 有瓶生。 如 泥餅。縷疊。草席。 種芽。酪 配稣等。 方便緣生

疏

泥

專

非

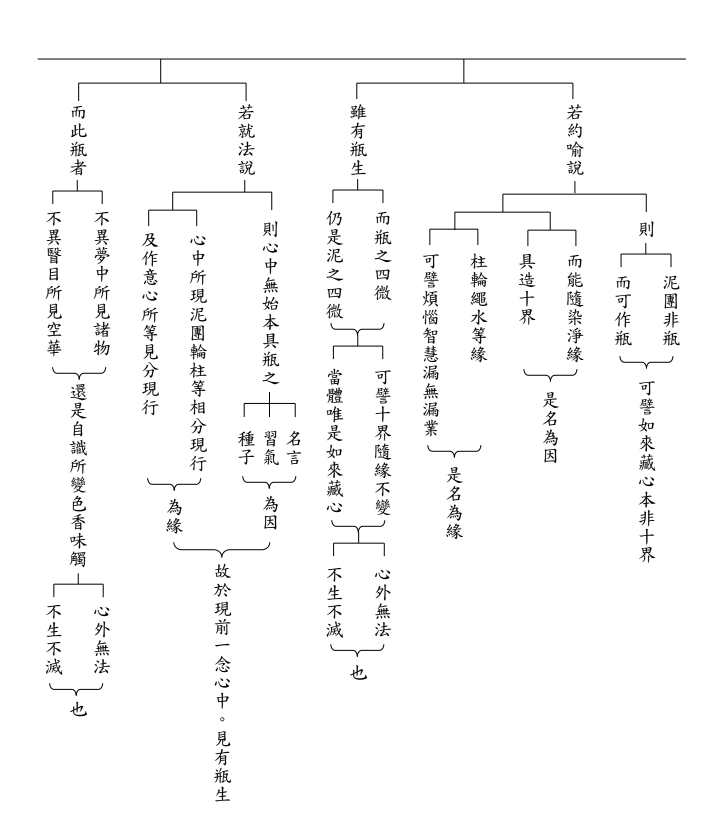
瓶

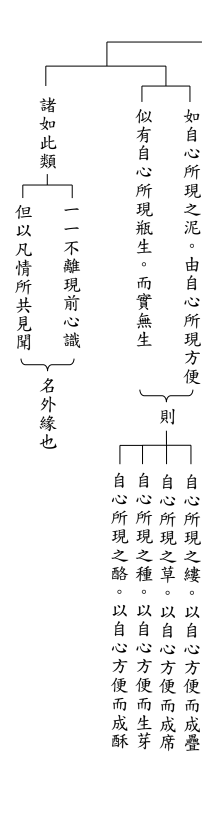
而

以

柱輪繩水等緣

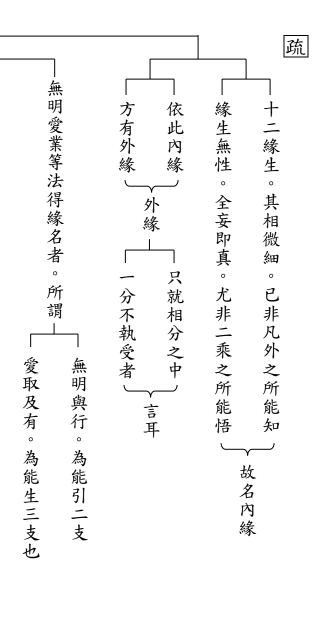
則有瓶生

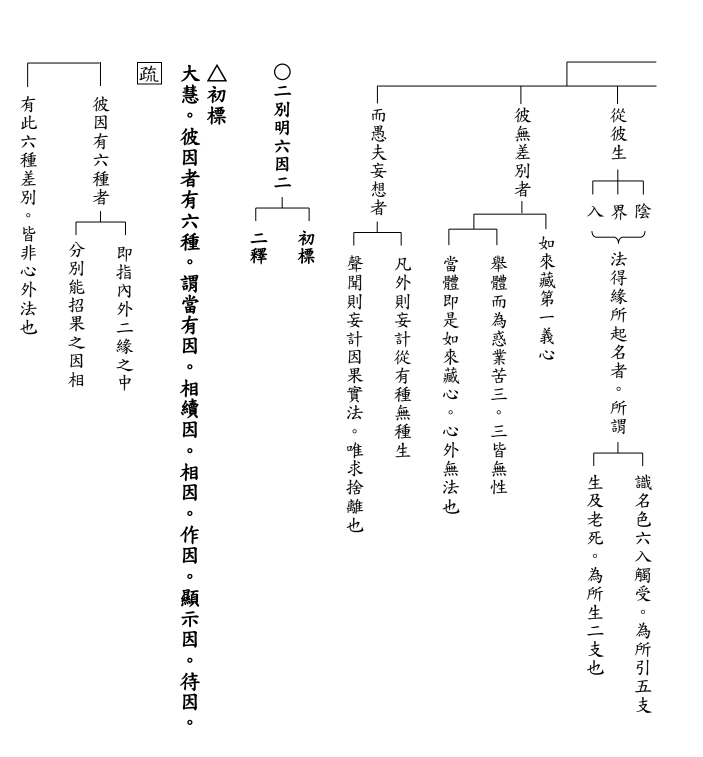




### 內緣法。 云何內緣。!

謂 無明愛業等法 0 得緣名。從彼生陰界入法 0 得 緣所起名。彼無差別。 而愚夫妄想。是名

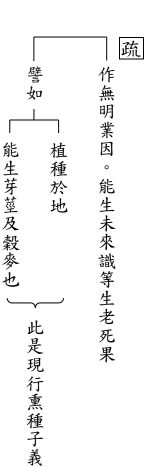




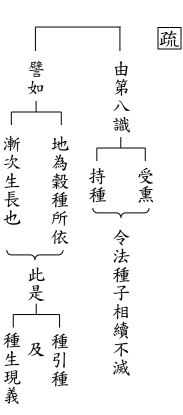
「初總明二緣」竟 —

## △二釋

當有因者。作因已。內外法生(魏云。作因已。 能生內外法  $\overset{\circ}{\smile}$ 



相續因者。作攀緣已。內外法生陰種子等。



相 因者 0 作無間相相續生(魏云 0 能生相續次第作事。 而 不斷絕 0 ○唐云。作無間 相 0 生相續果。)

─ 令能緣識相續生起─ 下即所緣緣─ 由諸境相

果作 。如轉輪王。) 0 如轉輪王(魏云。 能作 增 上因 0 如轉輪 王。 唐云 0 能作因者 0 謂作增上而 生於

─ 能作生住成得等事 — 譬如轉輪王力 — 由增上緣

| 能令世間成辦諸事也

顯 示因者。妄想事生已。相現作 所作。 如燈照色等(唐云。 顯了因者。 謂分別生。 能顯 **烦境相。** 如燈照 物

各為自相分境之增上緣也此即—心所之見分

疏

云。觀待因者 滅時火 ·。謂滅時相續斷。無妄想生。) ·作相續斷。不妄想性生(魏云。相待因者。於滅時不見虛妄生法。 相續事 斷絕故。○唐

─ 由前五因。能令自

由前五因。能令自心虚妄法生

生則有滅。能令自心妄想斷絕

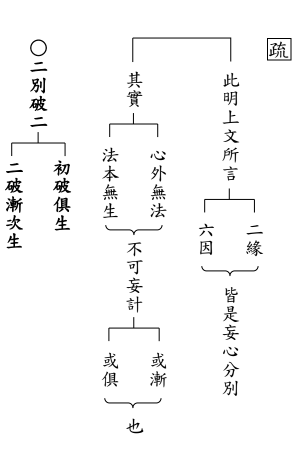
對生說滅。故名為待因也

- 「初答緣因相」竟 -



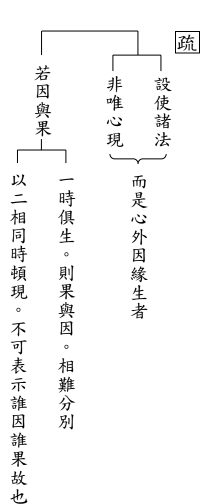
## 

生。非一時生。○唐云。此是愚夫自所分別。。彼自妄想相愚夫。不漸次生。7亻╴ 非斯是 ·次生。亦此 足諸法。凡· 心虚妄分別 大 慧 是諸 法非



見因果身相故。○唐云。若頓生者所以者何。若復俱生者。作所作無○△初破俱生 。若頓生者。則作與所作無有差別。。作所作無分別。不得因相故(魏云。 。求 若一切 ·其因 法一時 相 不可得故 生者 。因 果 不 可差別 0 以

不

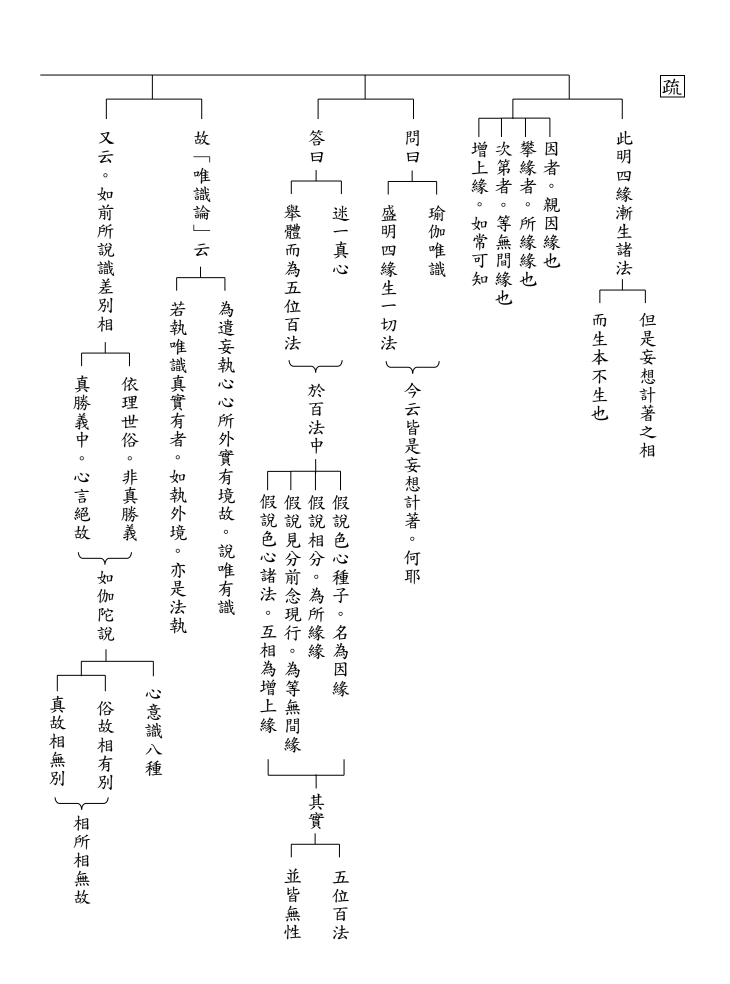


生若△ 子漸二 ,。云何名父。) 例次生者。不得如一破漸次生 相我故。(唐云。 求其體相 亦不可得) 漸次生不生。如不生子。無父名(唐云

疏 譬如 若 漸 次生心外果 ら 外 因 未生果力 未生子時 緣 時 0 因果不同時者 云 不得 何 名 名父 因

緣性大 所 計著相 等 慧 一能 0 0 能生諸法。大慧。如是次第諸法不生。○唐云。諸計度人言。 生 漸 故 互 次 相 (魏云。愚痴凡夫。自心觀察次第相續不相應故。作如是言 生 相 繫屬。次第生者。理不得成。皆是妄情執著相 續 方便不然。 但妄想耳。因攀緣次第增上緣 等生 故 所 生故 以 0 0 因 因 大慧。 緣 緣 所 0 緣 漸 次第緣。 緣無間 次生 一不生。 緣增上緣等 緣緣 。增上 妄想自

如未

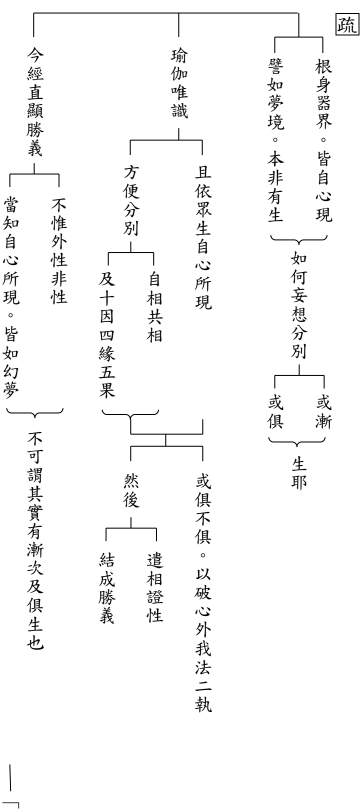




二別破」

竟

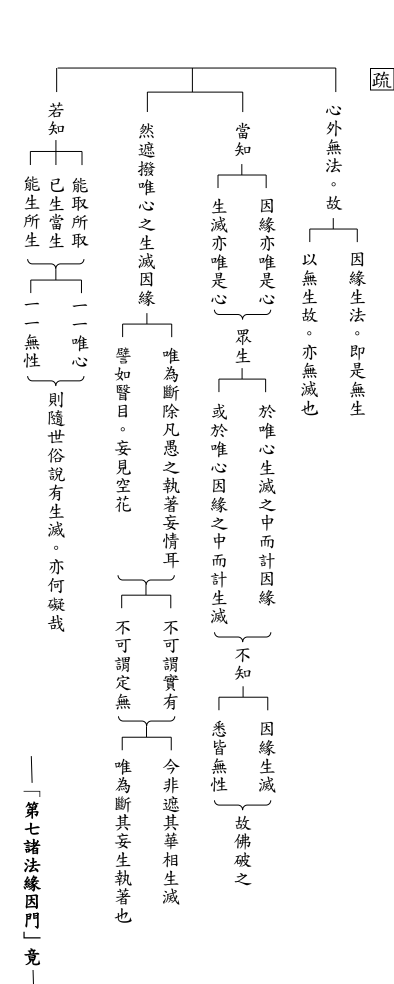
妄識生。, 外性俱不 生性 生性 應 不 不生。 正 自心見故。○唐云。唯除識起自分別見。)是故因緣作事方便相。當離漸 . 見因緣生事次第一時生法。○ 0 (唐云 自心 。外自共相皆無性 現受用故。(魏 云 故 0 自 。)大慧。漸次俱不生。除自心現不覺妄想 唐云 心中現身及資生故。 。是故應離因緣所作和合相中。 ○唐云。 但 有心 漸頓. 現 身資等故 故故 生見。 相 次俱見(魏 生 。 ( 0 魏 云 云 自 0 0 相 但虚 汝當 共相



初長文」竟

## △二偈頌

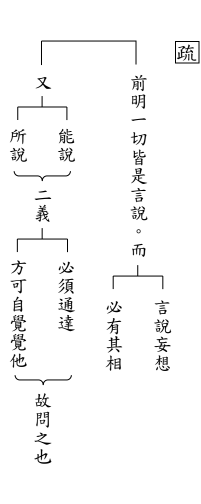
緣癡 世 亦 彼 復 中 惑妄想緣 生 時 切 滅世 迷惑見。)非已生當生。(唐云。無能生所生)亦復無因緣。 故 無 法 有無 有滅 中 尊 而 0 0 。觀一 說有生滅。) 而 欲 )是悉無有生。習氣所迷轉。從是三有現。(唐作生有現)真實無生緣。(唐云。本來無 。(唐云。非遮諸緣 起因 重 宣 緣 切有為。(唐作有無) 此 想。 義 而 (唐云。 說偈言。一 會。 於彼諸 如是滅復生。但 切都無生。 猶如虚空華。攝受及 緣中。分別生滅 亦無因緣滅 .止於凡愚。妄情之所著 相 。)非遮 所攝 • 魏云。 滅 切無所有。斯皆是言說(唐云。 捨離惑亂見。(唐云。 復 因 生。 緣無不 相續因  $\overset{1}{\circ}$ 生。不生故 有無緣起法。(唐云。 緣 起。唯為 離能取 不 滅 斷凡愚。 所取 (有生) 但 於 隨





## 爾時大慧:

義云 0 疾得阿耨多羅三藐三菩提。以言說所說二種趣。淨一切眾生。言說分別相心法門。)世尊。我及餘菩薩摩訶薩。若善知言說妄想相 慧菩薩摩訶薩復白佛言。 世尊。惟願為說言說妄想相心經。(魏 云。 心 經。則能通達言名分別言語相心 迎達言説所説二種□相心法門。○唐



佛告大慧 0 諦 聽 諦 聽。善思念之。當為汝說。大慧白佛言。善哉世尊。唯然受教

△初正 一明四種 相

氣云 執 生。(唐云。謂夢先所經境界。覺已憶念。依不實境生)過妄想計著言說者。先怨所作業。隨憶念生。(魏 生。(魏云 著色等諸 唐云。計著過惡言說)無始妄想言說。(魏云。無始言說。)相言說者。從自妄想色相以告大慧。有四種言說妄想(唐作分別)相。謂相言說。夢言說。過妄想計著言說。(魏 念本所聞 相 而 所作業生。○唐云。憶念怨讐先所作業生。) 從 生。 無始 ○唐云。執著自分別色相生)夢言說者。先所經境界。隨憶念生。從覺已境界無 來執著戲論煩惱種子熏習而生。○唐云 魏云。無始言說。)相言說者。從自妄想色相計著生。(魏 無始妄想言說者。無始虛偽計著過自 。以無始戲論妄執習氣生)是名四種 云。妄執 言 言說 種 云 習 性

<u></u> 言說妄想雖

妄想相

以四種收之。無不

盡

也

明所現境界二 — 初辨言說生

- 二辨異不異

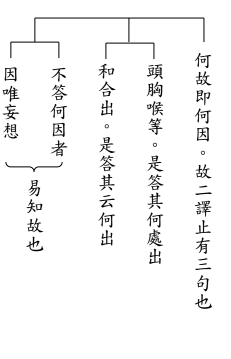
△初辨言說生

何 因 時 因 出 大慧菩薩摩訶 0 □。○唐云。願更為說言語分別所行眾生妄想言說生。(魏云。唯願為我) 薩 0 復以此義勸請世尊。 之相 重說 惟 願 四 何處。 更說言說妄想所現境界。世尊。 種虚妄執著言語之相。眾生言語 何因 。云 何而起)佛告大慧。 何處。 。何處出。云 頭胸喉鼻舌唇斷 何 故 。云何 何

和

合。

出音聲



生相故。(魏云。因彼虚妄法相。生言語故。○唐云。兌別為因。起言語故)大慧。若言說妄想異者。大慧白佛言。世尊。言說妄想。為異為不異。佛告大慧。言說妄想。非異非不異。所以者何。謂彼因△二辨異不異

疏 言說既因妄想。 若云異者 若不異者 今既 言說 今既為言說 妄想不應為言說因 故須辨異不異也 不應顯 能有顯 ( 示境義 示 因 故非不異也 故非異也



大慧復白佛言。世尊。為言說即是第一義。為所說者是第一義。△初問

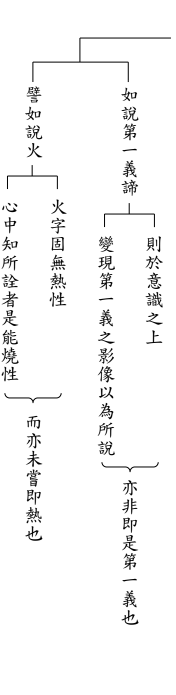
疏 故問| 因上文云語有顯示 抑所說者乃是第一義耶 言說即第 一義耶

〇二答又二-初長文 二偈頌

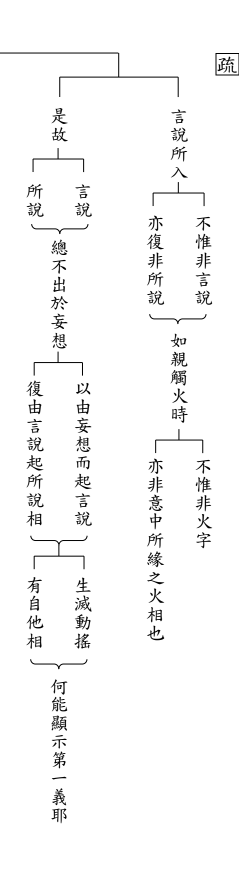
佛告大慧。非言說是第一義。亦非所說是第一義。△初長文

疏 言說但是「名句文身」。故非即第一義所說

唯於諸法共相而轉。不能親得法之自相



悉皆無有 不 不 言 所 而 能 顯 語 以 者 顯 分 示 何 別智境)是故言說妄想。不顯示第一義。言說者。生滅動搖。展轉因緣起。若展轉因緣 示 第一義。大慧。自他相無性故。言說相不顯示第一義。(唐云。第一義者。無自他 非即是言)第一義者。聖智自覺所得。(唐云。是聖智內自證境)非言說妄想覺境界。(唐云 0 0 謂第一義聖樂。言説所入是第一義。非言說是第一義。(唐云。第一義者。是聖樂處 )復次大慧。隨入自心現量故。種種相外性非性。(唐云。第 ) 言說妄想。不顯示第一義。是故大慧。當離言說諸妄想相 一義者。 但唯自 相 言 種 起 語 外性 有 者 因 0 相 彼 非





## △二偈頌

云。 其 似一 爾 時 物 演 切 法無性 '世尊。欲重宣此義而說偈 空及與不空。凡夫不能知。○ 0 自 後示真實者 證實際 離 言語 法 0 0 我今亦復然。先說相似法。〇魏亦有)自覺聖智子。實際我所說。(唐云。 分別。 魏云 諸有 昭有如夢化。非生死涅槃。又有偈云。如王及長者。為令諸子喜。先示√。○唐云。不見空空義。愚夫故流轉〕一切性自性。言說法如影。(唐云漢言。諸性(唐作諸法)無自性。亦復無言說。甚深空空義。愚夫不能了。(※ 為諸 佛子喜 。後說明實際 先示相 後 乃為 魏

初長文」竟

疏 所以 甚深空空義者 皆名為愚 凡外二乘 二邊俱空 既 空 不滯言說及所 何 生 不能了達此實際也 能 死 因 0 言證 即是中 亦 空 入 涅 說 道不空 槃 哉 正 體

- 「第八言説妄想門」竟 -

○第九離四句門三 

### 爾 △初 請問

邊境界)自心現趣部分之相一切諸法。(唐云。一切諸法。皆是自心所見差別)我及餘菩薩摩訶薩 地相。無開發本願。譬如眾色摩尼境界無邊相行。(唐云。以無功用本願力故。如如意寶。普現一切無自覺聖智所行。離妄想自相共相。入於第一真實之義。諸地相續。漸次上上增進清淨之相。隨入如來 是等妄想自性自共相見。疾得阿耨多羅三藐三菩提。令一切眾生。一切安樂。具足充滿 時大慧菩薩摩訶薩復白佛言。世尊。惟願為說離一異俱不俱有無非有非無常無常。一切 外 道所 不 離 行 如

疏

言

四句者

謂不達自心現量。 心外無法

妄想分別諸法各有自 相 共相

或言定一。 或言定異。 或言亦一 亦異。 名之為俱 或 言非 非 異。 名為 不 俱 此 是一 種 四

白

又或言有。 或言無。或言亦有亦無。或言非有非 無。 復是一 種 四 句

又或言常。 或言無常 或言亦常亦無常 或言非常非 無常。 復是一 種 四 白也

白 則 惟 是自覺聖智所行 切 外 道所不行 實無自 以了 達 相 ら い 外 共相

無法

可得

若離

此 種 種

四

故得 入於第一真實之義 從歡喜 自覺已 圓 地 至 能 以 如 本 來 願覺他無盡也 地

聽諦聽。善思念之。吾當為汝分別解說。大慧白佛言。善哉世尊。弟佛告大慧。善哉善哉。汝能問我如是之義。多所安樂。多所饒益。△二許宣 · 唯然受教。 夭 世 人 佛告大慧 諦



△ 初: 總 明邪計 所起

云。愚痴凡夫。不能覺知唯自心見。執著外諸種種法佛告大慧。不知心量愚痴凡夫。取內外性。依於一異俱 非無常無常。因自心熏習。依虚妄分別心故 0 ○唐云 相以為實有。是故虚妄分別一異俱不俱有無非有《不俱有無非有非無常無常。自性習因計著妄想(魏 0 凡 大無. **、智。不.** . 知 心量。妄習為因 。執著外物

異俱不俱有無非有無常無常等一切自性。)

此 總明 凡 外 邪 計 疏

由 於 不 達 唯 ら い 也

○二別說十二譬喻。又分為二-初 有 七 譬 譬凡外妄

二有五譬。譬依佛法起計

有 七譬 0 譬 所凡 外妄 計

愚譬△ 非 夫如初 無 羣 常無常想。 0 無 鹿 始 0 虚 為渴 偽 妄見攝 妄 (想所 逼 。見春時燄 受。 熏習。 三 毒燒心。樂色境界。見生住 魏作 熱陽燄。唐作熱時燄) 滅 0 而 取 作水 內 外 想 性 0 0 迷 墮 亂 於 馳 一異俱 趣 0 不 不 知 非 俱 有 水 無 0 非 如

疏

初 羣 鹿 逐 燄

三 毒 取 境 而 起 邪 計 也

智 有 如 之人。 非 乾 麗婆城 無 常 無 無常見 始 0 時 凡 <sup>时來執著城種妄習</sup> **凡愚無智而起城**相 0 不能 了 知 自 文習熏故 想 Ś 現 0 無 量 始 0 習氣 而 作 城想)如是外道無始虛偽習氣計著。依於一計著相現。彼非有城。非無城。(唐云。非 彼非有城 。非無城 城 異 0 俱 非 不俱 非 有 城 無非 0 無

疏

二計著乾城譬。 譬妄習取不實境 也

現 不 可 登 臨 0 故

非

有

城

海

氣

所

令 起城 想 故 非 無 城

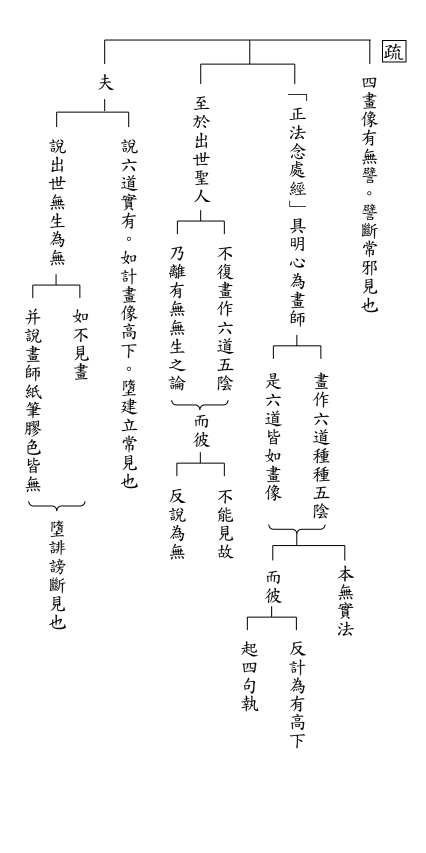
譬 噬如 是士 如 外道 夫 人 智慧。 。夢見 0 於前 男女象 所夢憶 不 知如如 念不 夢自 馬 捨 心 步 現性為 城 邑 。點依慧 園 林 於 不 山 河 0 異俱 大 浴 慧 池 白 不俱有無非 種 佛 種 莊嚴 言。 不 。自身 也 有非無常無常見 0 世尊 λ 中。 佛告 覺 已 大 燱 慧 念 0 如 大 是 慧 凡 0 夫 於 意云 0 惡見 何 所

疏

三追憶夢境譬

譬不達依正皆唯心也

以是惡見。當墮地獄。 勝求者當遠離去。(唐云。欲求勝法。當速遠離)作如是說。彼墮自他俱見有無妄想已。墮建立勝無常無常見。自壞壞他。餘(唐作於)離有無無生之論。亦說言無。謗因果見。拔善根本。壞清 譬 如 者當遠離去。(唐云。次杉券去,紫水上) 以上,以上,以上,以南田,田,故善根本。壞清淨常無常見。自壞壞他。餘(唐作於)離有無無生之論。亦說言無。謗因果見。拔善根本。壞清淨,常無常見。自壞壞他。餘(唐作於)離有無無生之論。亦說言無。謗因果見。拔善根本。壞清淨 壞清淨因 一誹謗 非有



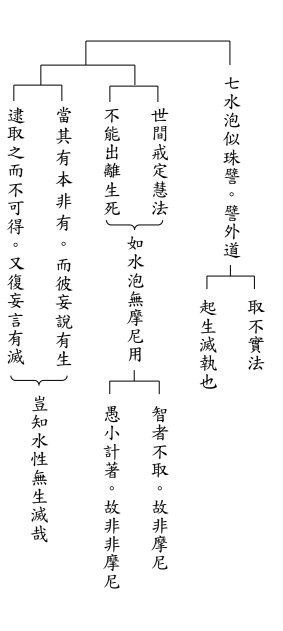
譬 無常見。誹謗正法。自陷陷他。 不 常見。誹謗正法。自谄谄也。 如是外道妄見希望。依於一異俱不俱有無非有非無常觀)而是垂髮。畢竟非性。非無性。見不見故。如是外道妄見希望。依於一異俱不俱有無非有非無常,一

疏 五臀見垂髮譬。 餘 瞖者妄見。 人不見。 故 故 非無性 非 譬邪執 性 不達 Γ 三界 依正 性 空也 亦復如是 凡愚計為實有也 聖 眼 了 知 本 空

譬 切姓火 生 輪。 非 輪 愚夫輪 想。 非 有智者。 如是外道惡見希望 • 依 於一 異俱不俱有無非 有非無常 無常 想

疏

說尼 非 0 如 取水 有 不取故小泡。似乎 為生) 緣有者言滅(魏云。復有說言。實有法滅。○唐云。壞於緣有 摩尼珠。(二皆作玻瓈珠)愚小無智。作摩尼想。計著追逐。而 0 如是外道惡見妄想習氣所熏。於無所有說有生。(魏云。說非 彼 有法依因緣生 水泡。 非摩尼。非非摩 0 ○唐云



初有七譬。譬凡外妄計」 竟

〇二有五譬 譬 依 佛 法起計。又二 初正 顯俗諦是隨 情說 初又二」 初斤世 間 因

以五譬譬其非實

顯隨 情俗諦 是化

明

不應

攝取

佛說

初 斥 世間 因 明 不 應 攝 取

性復 意 性 者 事 次 識 大 身 取 轉心意識 0 慧 想 而 N. 生者 作有性妄 0 變。 有三 0 種 自 彼 離 (想計 即取 能 N) 量。五分論。各建立已。(魏云。彼諸外道建立三種量五分論) 現 所 取攝 長 著。(唐云。立三種量已。於聖智內證離二自性法。起有性分別。)大慧。心意 -。住如來地。自證聖法。於有及無。不起於想。)若復修行者如是境界性非:所攝諸妄想斷。如來地自覺聖智修行者。不於彼作性非性想。(唐云。諸修行 養。及取我人(唐云。若於境界起有無執。則著我人眾生壽者。)。住如來地。自證聖法。於有及無。不起於想。)若復修行者如 得聖智自覺。離

疏



顯 若說情 俗 **仮性自性自共口語是化佛說** 

佛建大△ 慧 說立 法 趣 0 。 但 性 順法 彼 愚夫所起之見 。得聖智自覺三昧樂住者分別顯示(唐 相 。不為顯示自證聖智三昧樂境 0 切皆是化佛所說。非 云 法 。 一 佛說。 切諸 又諸 法 自 旧言說。 相 共 相 悉由愚夫希望 0 是 化 佛 說 0 非見 法 生 佛 0 說不 為 0 化别

疏

諸 以破愚夫虚妄我執 阿 含 經 亦 說 諸 法 蓋 彼 既 共 自 不 相 相 能 達 唯 ジ 境

故 亦 不 能 即 於 化 身而 見法身也法

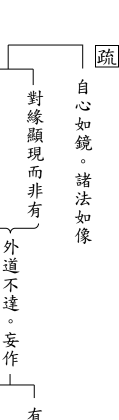
初 正 顯俗諦是隨 情說」 竟

如二 水以 五譬譬其 非

譬 △ 異 俱 不 中。 俱 有無 有樹 非 影現。 有 非 無常無常 彼 非影 想 0 非 0 非 而 影 不 能 0 知非 自 樹 心形 現 0 非 量 非 0 樹形 如是外道見習所熏。妄想計著。 依 於

疏 自 水中 水 ら い 外 如 無 顈 水 影 現 0 諸 故 故 法 非 非 如 影 非 影 影 宛然 撈 不 是 可 樹 得 故 故 非 非 非 樹 樹 形 形 當 知 自 ジ 現量 不應計著也 本非有無

像 ?。非 有無)如是外道惡見。自心像現。妄想計著。依於一異俱不俱有無非有非無常無常見 如 明 非像。而見像非像。(魏云。有緣得見。無緣不見故)妄想愚夫而作像想。(魏云 鏡 。隨緣顯現一切色像。而 ·無妄想。(唐云。譬如明鏡。無有分別。隨 順眾緣 0 0 現諸色像)彼非 自 心分別 。見



離

緣

不

現而

非

無

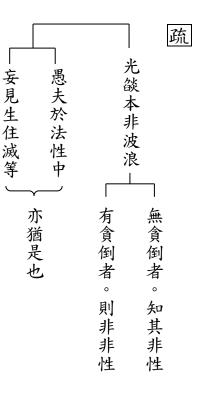
計著也

聞 譬 非 有 如 非 非 風 無 水 故) 0 0 和合出聲。彼非性。非非性。(魏云。譬如諸響。因入山河 何 如是外道惡見妄想。依於一異俱不俱有無非有非無常無常見 以故。因聲聞聲故 0 ○唐云。譬如谷響。 依 於 風 水人等音聲 水風空屋 和 合 和合 一而起 0 而 聞 彼 非 0 有 彼所 非 無 聞 響 0 以

── 「不應計著」
── 非有非無 
計著則成外道也
○ 計著則成外道也

疏

異有無俱不俱性)亦復如彼熱燄波浪 有無非有非無常無常。緣自住事門 唐云。 如大地無草木處。熱燄川流。洪浪雲湧。(唐云。日光照觸。燄水波 彼非有非無。以 倒想非想故)如是愚夫。無始虛偽習氣所熏。 • (唐云。 無始戲論惡習所熏 。於 聖智自證法性門中。見生住滅一妄想計著。依生住滅一異俱不俱 動)彼非性。非非 性 0 貪無貪故



舍閣機 於 譬 非 死屍 如 有 有人 非無常無常見。 關 0 力故 機 0 關 咒 木 術 0 動 人無眾生體。 機 搖 發 (運轉。云為不絕)凡愚妄想。計著往來。如是外道惡見希望。依於一然眾生體。依毘舍闍力。依巧師力。作去來事。○唐云。譬如木人及()。以非眾生數。毗舍闍鬼方便合成。動搖云為。(魏云。譬如有人。 戲論計著。不實建立 0 八異俱 依咒術 以 起屍 不俱 0 力 以思起 有 無

疏 機 顛 毘 鬼以合死屍 關 皆無執受 死屍木人 (含閣-以 運 木 人 又云顛 此 云噉精氣鬼 名為非眾 則 則 死屍 木 鬼 人 動 動 生 搖云為 搖 數 云 為 當知本與木人死屍無異。不應妄計有眾生也 識 情 執著 四 大 六 根 則 四 大 六根 妄 有 動 搖

云 為

「二別說十二譬喻」竟

#### △ 三 結 勸 離

慧 0 是故 欲 得自覺聖智事 0 當離 生住滅 一異俱不俱有無非有非無常無常等惡見妄想

初長文」

竟

### △二偈 頌

死中。 實無而 蘊 夢電光 夫妄想生。如為翳所翳。(唐云。如翳者所見。愚夫生執著)於無始生死。計著攝受性。(唐云。無 脫)譬如渴鹿想。(唐作熱時燄)動轉迷亂心。鹿想謂為水。而實無水事。如是識種子。動轉見境界。愚 於中妄分別 有五 時世: 色。 相 知 諸 0 見有 執著 尊。 法 。觀是得解脫 而 0 如 夢空中燄 實無所有。 0 猶 所 欲 如 則為無所知 )常無常 唯假施設名。求相不可得)如畫垂髮幻。夢乾闥婆城。火輪熱時燄。無而現眾生。(唐 纏 重 水 宣 覆)如逆楔出楔。捨離貪攝受。(唐云。退捨令出離。 樹 此 形 0 一異。俱不俱亦然。無始過相續。愚夫癡妄想。明鏡水淨眼 亦如 0 義而說偈言。幻夢水樹影。垂髮熱時燄。如是觀三有。究竟得解脫 一切性顯 0 。言教唯假名。彼亦無有相。於彼起妄想。陰行如垂髮。( 永斷三相續。於彼無有作。猶如燄虛空。(唐云。此 所見 石女兒。) 如幻夢。不應妄分別。三有如陽燄。幻夢及毛輪。若能如是 現。如畫熱時 燄。 種種眾色現。如夢無所有(唐云。 如 因榍出 中無所有。 。摩尼妙寶珠。於中現 柄)如 心識亦如是。 唐云 幻咒機 。諸蘊如毛輪 如空中陽鉄 • 觀 唐云 。究竟 0 得 現眾 始 諸 云

#### 疏

初 四 白 0 唐 作 白 先 頌 遠 離 觀 也

次十句 頌愚夫計著 如 渴 鹿

如 逆 竽 白 重 頌 對 治 觀 也

次言教等十二句 鏡等 結顯 0 重 諸 頌愚夫計著之非也 法 有 即 非 有也

初 破外計」 竟

雲

生

解

#### 復次大慧: 疏 慧。 法

如 來說法。離 如是四句。 謂一 異俱不俱有無非有非無常無常。離於有無建立誹謗分別

諸唯諸唯 法心法心 唯諸並所 心法是現 唯諸 戲相心法論違。。 論違故故故故故 。。非非故故 異一

非不 非非 非亦 非異

非不唯又 戲相心諸 違諸 論。 法 。。故故 法 唯 0 ジ 非故 非 0 非有有無 故 有 非 非無無 有

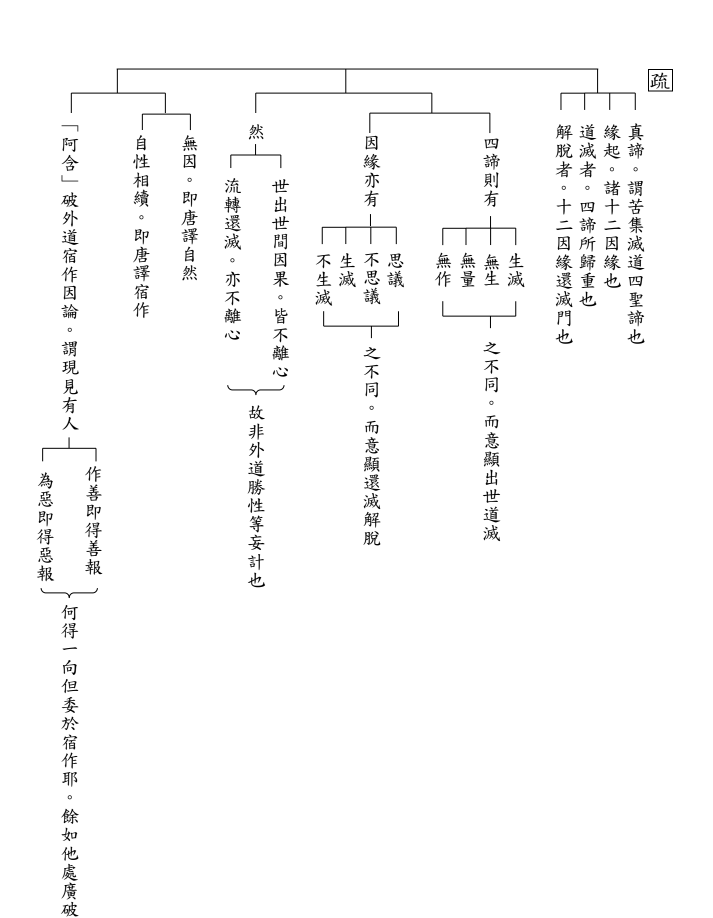
又念念滅 0 非故 

- 非戲論。故中 非 非 非常非 無常

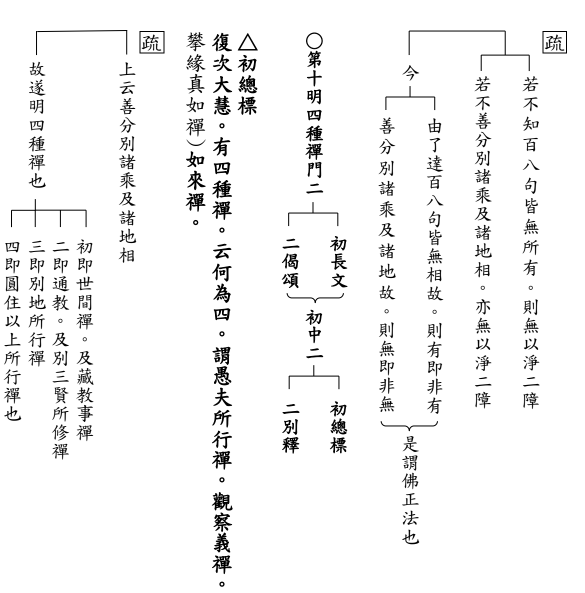
不 執 Signal Control 外 有 法 0 故 離 建 立

不 撥 唯 ら い 諸 法 0 故 離 誹 謗 也

共性結 相 0 集 非 應 真 自在緣 0 起 非 道滅 無 因。 0 解脫 非 微 0 塵如 0 來說 非時。 法 0 非 以是為首。(唐云。 自 性相 續 而 為說 ·法(唐云。非與勝性自在宿作自然時微塵等而。諸佛說法。以諦緣起滅道解脫而為其首)非



說復 法次 大 0 為淨惑智二級人慧。為淨煩以 種爾 故。 改。次第令住一下破障故。譬如商; 百八句無力 句 而 善 無 40分別諸乘地相。21点所有。善分別諸乘 乘 猶 如及 如商主。善導眾人及諸地相(唐云。 。善導眾人。 佛



攀緣

如禪

. (魏

云。

念真如

禪

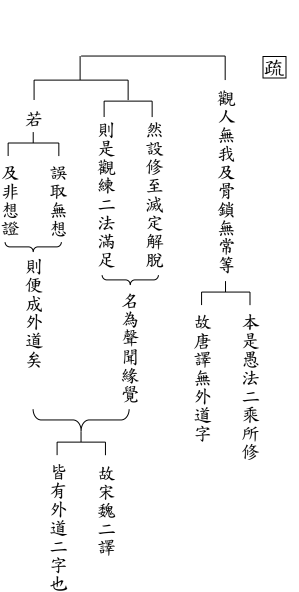
)唐云

0

第九離四句門」

# △二別釋

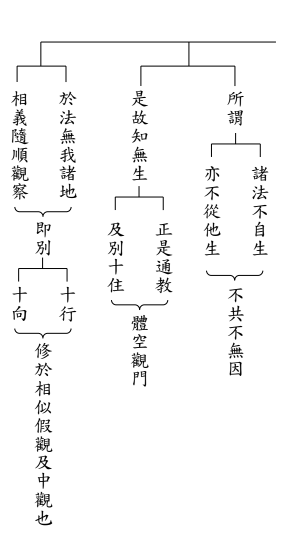
定解脫)是名愚夫所行禪 不除滅。(唐云。如是觀察。 云何愚夫所行禪。謂聲聞緣覺外道修行者。(唐無外道二字)觀人無我性。自相共相骨鎖無常苦不淨相 唐云 知知 人無我 。見自他身骨鎖 堅著不捨。漸次增勝。至無想滅定。○魏云。次第上上。乃至非想滅盡 相 連。皆是無常苦不淨相。)計著為首。 如是相不異。 觀前後轉進。 相



知 云 自 何觀察義禪。 7共相 人無 我 謂人無我自相共相。外道 己 0 亦 離外 道 自 他 俱作 0 自他 於法 俱無性已。 無我諸地 相義。隨 觀法無我。彼地 順觀察)是名觀察義禪 相義 0 漸 次增進。(唐云 謂

疏

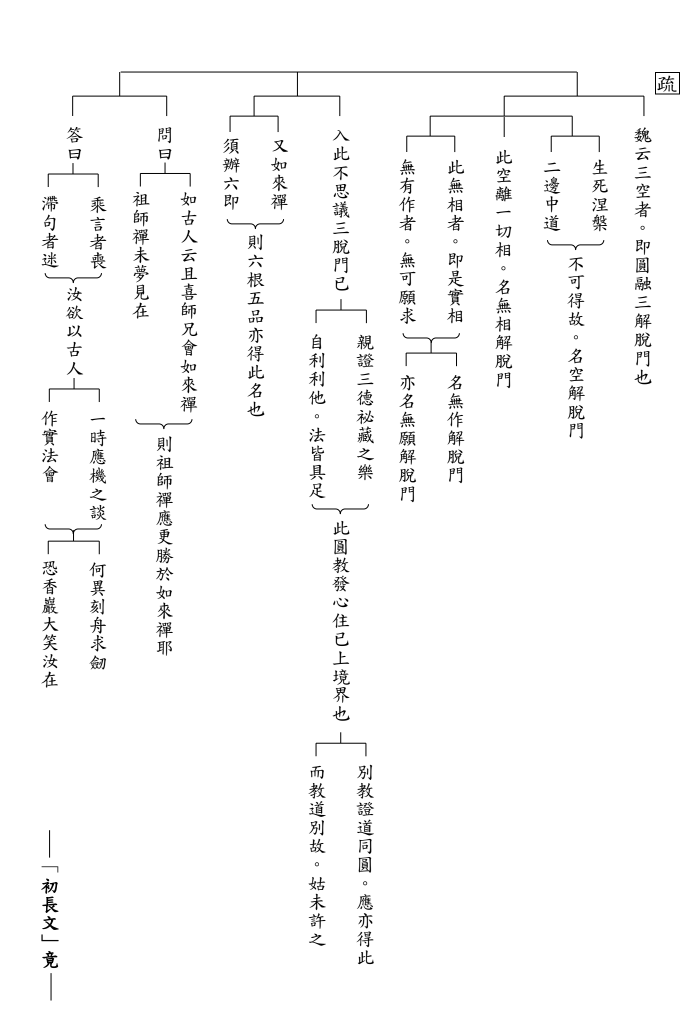
知人無我。及離外道自他俱作



知云 何攀 彼念不起)是名攀緣如禪。 ,攀緣如禪。謂妄想二無我妄想。 如實處不生妄想。(唐云。謂若分別無我有二。是虚妄念。若如實

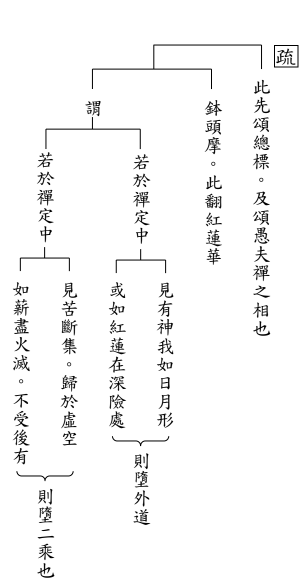
疏 又 唯 一識頌」 頌 云 云 爾時 若時 以 現前立少物 有所 住唯識 於 所 得 緣 故 0 非 離 智 謂是唯識 都 實 取 無 住 所得 相故 唯 識 性 即今如實處不生妄想之謂也 即今妄想二無我妄想之謂也 此別教通 達 位也

不云 ·思議事。是名如來禪。何如來禪。謂入如來地 0 得自覺聖智相三 一種樂住 · 。 (魏 云 0 入內身聖智相三空三種樂行故)成辦眾生



## △二偈頌

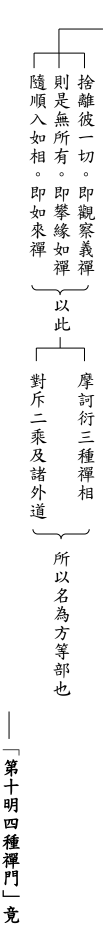
鉢 爾 頭 時世尊。欲重宣此義而說偈言。凡夫所行禪。觀察相義禪。攀緣如實禪。 如是種種相。外道道通禪。(唐云。墮於外道法)亦復墮聲聞。及緣覺境界。 摩深 險。 如虚空火盡。修行者觀察。 (唐云。修行者在定。 觀見日月形。 如來清淨禪。譬如日月形 波頭摩深險。虚空火及



隨 捨 離彼 順 如相(唐云。是則能 切。則是無所有。(唐云 隨 入。 0 如 捨 如真 離 介實相 此 切 0 十 0 方諸 住 於 國土。所有無量佛。悉引光明手。而摩是人頂。 無所緣)一 切剎諸佛。以不思議手。一時摩其頂。

疏

此頌後三種禪相也



般涅槃門二

初問

△初問

爾時大慧菩薩摩訶薩復白佛言。 世尊。 般涅槃者 0 說何等法 0 謂為涅槃

疏 夫-前云 常 三德祕藏 樂 得自覺聖智三種樂 如來禪者 我淨 即是 如 來 住 大般涅槃 畢竟是何等法耶 而 此 涅 槃 故問之也

○二答。為三── 二明如來神力建立菩薩○二答。為三── 二兼示二乘及外道相 下 初正明大涅槃義

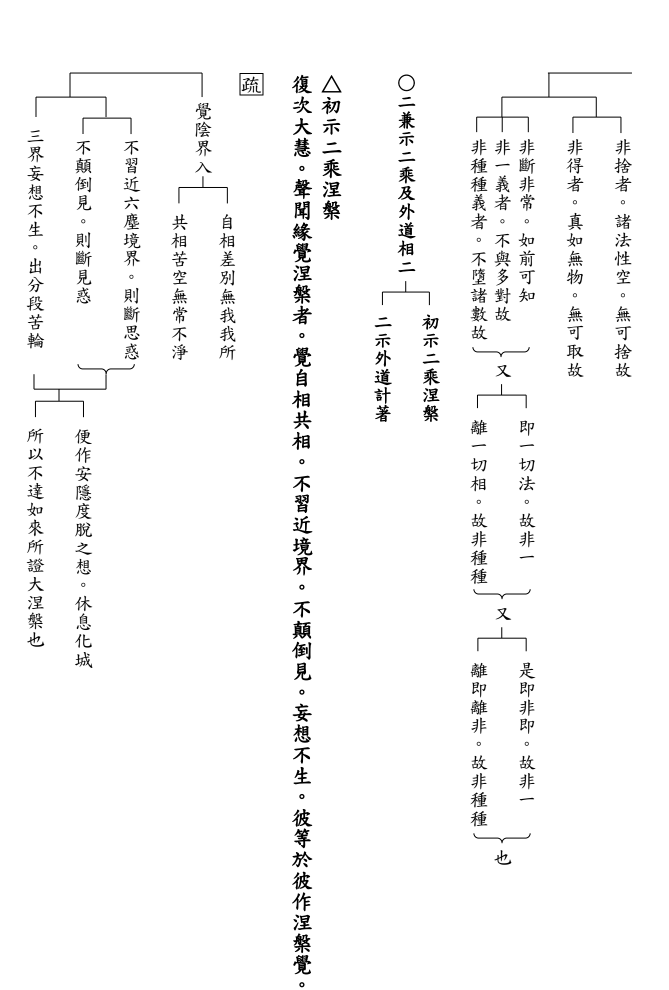
△初正明大涅槃義

佛 告大 、慧。一 切自性(唐作 切 識 自性)習氣(及)藏意意識見習轉變。名為涅槃。 諸佛及我涅槃。

自性

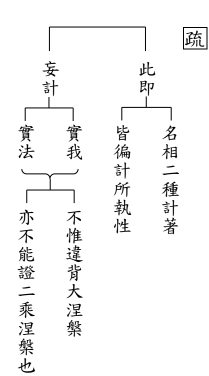
常妄想 常。 若 空事 湿者。 云 境 性 何非 界 一義 應墮有為相。是故涅槃離壞離死。是故修行者之所歸依。復次大慧。涅槃非捨非得。非斷非 非性。(唐云 。(唐云。我 斷。 非種種義。是名涅槃。 謂 切聖去來現在得自覺故非斷。 及諸 。自證聖智所行境界。遠離斷常及以有無)云何非常。謂自相共相妄 佛說名涅槃。 即是諸 法 大慧。涅槃不壞不死。若涅槃死者 性空境界)復次大慧。涅槃者。 聖智自覺境界 0 復應受生相 (想斷 0 故非 離斷 續 0

疏 藏意意識見習者。一切識自性習氣者 轉變者。 今離 言非 自 非 性 斷 唯 此 空事境界者 有非無者 壞 是 非 諸法 離 由無漏智熏。令彼妄見見習者。即名言習氣 常 聖智自覺所 死 性 0 空境界 經 故 者 文自 非 受生相 0 死 有無也 即有支習氣 0 釋 諸法無 行 當體即是真空實相 令彼妄習無寄也 壞 可 續 0 知 故 0 則 性 非 **我執習氣也** 墮有為 無 斷常及有無也 相 也 則 有



復次大慧。□ 計著

言 說虛 **延偽習氣計著生。吉入慧。二種自性相** 事 0 云何為二。 自性 相 計著者 謂言說自性 0 從 不覺自心 相計著。事自性 現分齊生 相計著。言說自性相計著者。從無始



○三明如來神力建立菩薩二-二問答釋意 初正 明神 力 初中三 - 三結歎二力- 二別釋二力

種復△ 僅神力建立。四位次大慧。如☆ |。謂三昧正受。(唐云。謂令入三昧)為現一切身面言說神力如來以二種神力建立。(唐云。諸佛有二種加持)菩薩摩訶薩 加持)菩薩摩訶薩頂禮諸 0 及手灌 佛 頂神 0 聽 力 受問義 云何二

疏

二者令菩薩滿十地已。 者令初地菩薩入三昧已。身語加持 手灌其頂 0 為二神力 為二神力

故總名二種神力也

二兼示二乘及外道相」

○二別釋二力。又二-初 一約十地 約 初

△初約初地

(唐云。及餘成就如是功德相菩薩者是)大慧。是名初菩薩地。界一切諸佛。以神通力。為現一切身面言說。如金剛藏菩薩摩訶薩。及餘如是相功德成就菩薩摩訶薩。大慧。菩薩摩訶薩初菩薩地。住佛神力。所謂入菩薩大乘照明(二作光明) 三昧。入是三昧已。十方世

疏

此二神力

具如「華嚴」 十地 品初廣 明

二約十地

如黄金薝蔔日月光明。(唐云。身口贵人豆至流了台),,一个,有一个,有人,不管瓔珞莊嚴其身。相。至法雲地)住大蓮華微妙宮殿。坐大蓮華寶師子座。同類菩薩摩訶薩眷屬圍繞。眾寶瓔珞莊嚴其身。至法雲地。(唐云。此菩薩蒙佛持力。入三昧已。於百千劫。集諸善根。漸入諸地。善能通達治所治至法雲地。(唐云。此菩薩蒙佛持力。入三昧已。於百千劫。集諸善根。漸入諸地。善能通達治所治 方諸佛舒蓮花手)就大蓮花宮殿座上而灌其頂。譬如自在轉輪聖王。及天帝釋太子灌頂。是名菩薩手

疏

此 神 力 亦 如 華嚴」 第十 地 中廣明

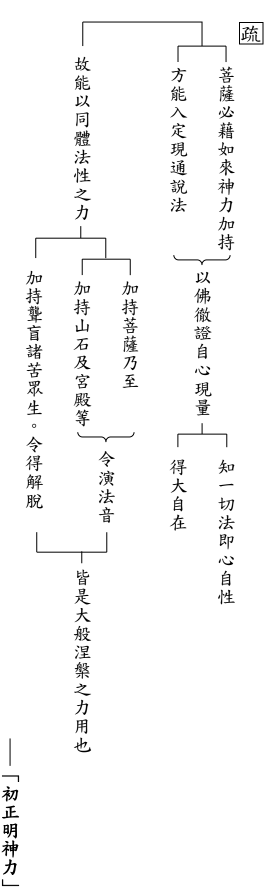
簷蔔 此 翻 黄花 餘可 知

二別釋二力」竟

### 結 歎

器 訶復大△ 如 城 薩次慧 離大 0 慧 是 名 0 菩薩 菩薩 以如能 摩 量 摩 來入城威於解說者。 神 訶 力 薩 利 種 神 安眾生 分 神 力故。 切凡三 力 0 夫。亦應 夫。亦應能說。所以者何。謂不住:昧神足諸法之行。是等一切。悉住 若菩薩 皆自然出音樂之聲。何況有心者。聲盲瘖瘂無量眾苦 訶 薩住 神 力。 面 [見諸 在神力故。上任如來二種上 佛 如來 • 大慧。 不 。山石 如 大慧 是 0 皆得 樹 則 **若菩薩** 不 解 能 脫 見

0



### 問 答

及法頂 世 大 人慧菩薩 諸 故時 聲 0 0 **聞是加其** 欲 復釋 重 宣此意 如神 白 來力 佛 望應 義 言 0 0 供 佛 而 0 等正, 說不 世 得阿 偈 尊 言 覺 慧 0 耨 0 0 0 以 為 何 以以 離 因 魔業 緣 0 煩惱 如 立 來 故。及不墮聲聞地禪故 諸菩薩摩訶薩 應 願悉清淨。(唐云。 供等正 以 人是故諸: 覺。(於)菩薩摩 。若不 佛如來咸以 世尊 以 神 0 -力建 神力 河薩 清淨 立如來三 0 願 攝 者 。有大加持力。)三 个自覺地 受諸菩薩摩 0 昧 正 則墮外道惡見 受 故時 0 0 及增 及 訶 薩 勝 進 妄 進 摩提 想 所 爾 地 得 時 0

灌 頂 0 初 地 及十地 。(唐云 0 初 地 十地 中。 Ξ 昧 及灌 頂

疏

意顯 (神力加は 持

令 離 二乘 涅槃外 道 計著

令 證 大 涅 槃 聖 智自 覺 境界故 也

)第十二緣起門二 -二答釋 初難問

一初 難 問

緣從 因生果。不說自心妄想分別見力而生。○唐云。佛說緣起是由 時大慧菩薩摩訶薩復白佛言。世尊。佛 說 緣起 0 即是說因緣。不自說 作起 道。(魏 。 非自體起) 云。 如世 世尊。 尊 說 外道亦 十二因 說

法)然世尊所謂因緣生諸性言說。有間悉檀。(唐云。今佛 。謂勝。自在。時。微塵生。如是諸性生。(唐云 。外道亦說勝性 世尊。但以異名說作緣起)無間悉檀。(唐云 。自在。 時。我。微塵。 生 於諸

尊所說。無明故。從無生於非義有別。) )世尊。外道亦說有無有生。(魏云外道亦說從於有無而生諸法。○唐云。外道亦說以作者

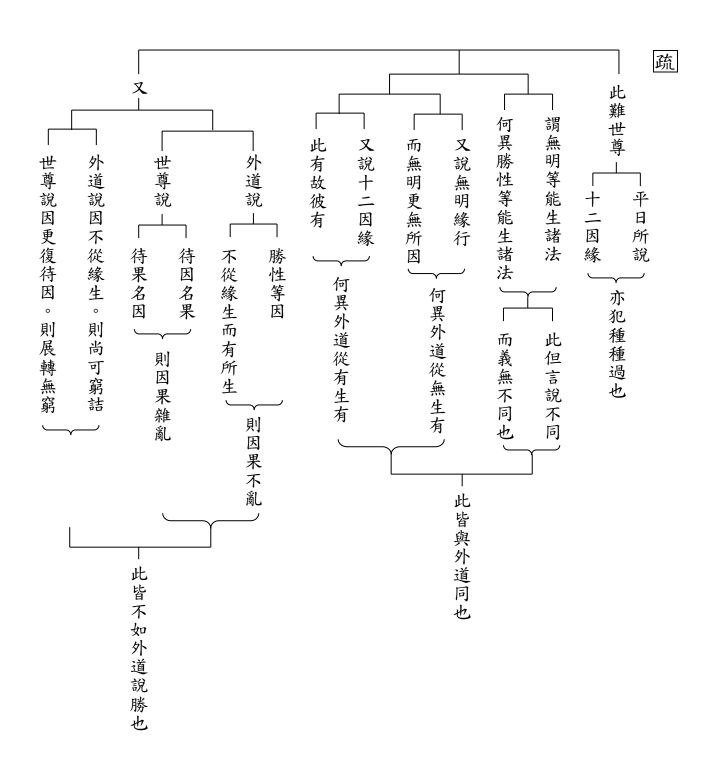
如 而 是說。此有故彼有。非建立漸生。觀外道說勝。非如來也。所以者何。世尊。外道說因不從緣 有所生。 說。無明緣行乃至老死。此是世尊無因說。非有因說。(唐云。此說無因。非說有因)世尊建立作從無生有)世尊亦說無有生。生已滅。(魏云。世尊說言。諸法本無。依因緣生。生已還滅)如世 。無明緣行乃至老死。此是世尊無因說。非有因說。(唐云。此說無因。 世尊說觀因有事。 觀事有因。 (唐云。世尊所說。果待於因。因復待因)如是因 [緣雜 亂 生 0

成無窮過。又此有故彼有者。則無有因。)

無窮(唐云。如是展轉。

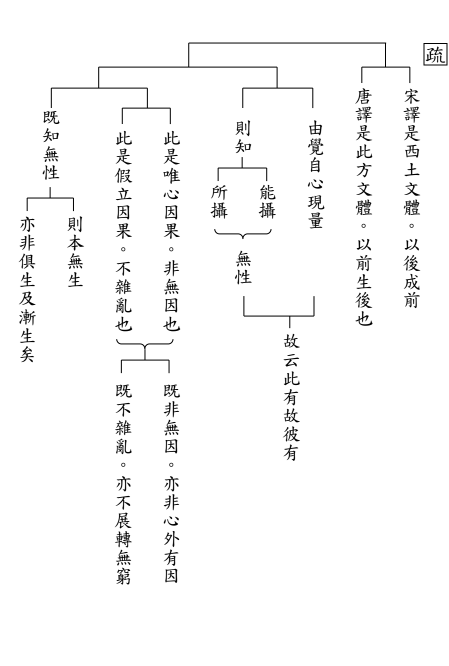
-54-

般涅槃門」



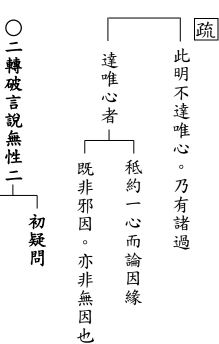


心所現。. **公初正釋** き。 釋因緣無 無能取所取。以悉。我非無因說 。及因緣雜亂說。此 說此有故彼有。 非是無因及因緣過失。〉 有故彼有者。攝所攝非性 覺自心現量(唐云 0 我了諸法 唯



唯大 諸 心所現。 法 非 無 所 因 計 攝 有能取及 計著。不覺自心 以 所取 ·。執著外境若有若無。彼有是過。非我所說)我常說言。因緣和合而生心現量。外境界性非性。彼有如是過。非我說緣起。(唐云。若不了諸法

0



初 正 |釋因緣: 無過 竟

大慧復白佛言。☆△初疑問 世尊。非言說有性。有一切性 耶 。(魏云。有言說應有諸法 。○唐云。 有 言 說

故

必 有

諸 法。 )世尊。若無性者。言說不生。是故言說有性有一 切性。(唐云。若無諸法。言依何 起。

疏

明 諸 法 Single Contract of the Contrac 外 無 法

唯

Ü

所現

佛

故疑若無諸 法。不應起諸言說也

-57-

## △二答釋

言說而 說偈 或 或 妄想。(唐云。妄計法如是。因緣和合中。愚夫妄謂生)不能如實知。輪迴三有宅。 義已破)大慧。非一切剎土(皆)有言説。言説者。是作耳。(唐云。假安立耳。)或有剎土。瞻視顯法。 有)但言說耳。如汝所說。言說有性有一切性者。汝論則壞。( 魏 動搖 如來國土。但以瞻視。令諸菩薩得無生法忍。及諸勝三昧。是故非言說有性有一切性。(唐云。非由 告大慧。無性而作言說。謂兔角龜毛等。世間現言說。大慧。非性。非非性。(唐云。彼非有。非非 有作相。(唐云。或現異相)或有揚眉。或有動睛。或笑或欠。(唐云。嚬呻。)或譬欬。或念剎土。 言言。 有諸法。)大慧。見此世界蚊蚋蟲蟻。是等眾生無有言說。而各辦事。爾時世尊。欲重宣此義而 。大慧。如瞻視(魏云。無瞬。○唐云。不瞬。)及香積(魏云。眾香。○唐云。妙香)世界。普 如虚空兔角。及與槃大子。(二皆作石女兒)無而有言說。如是性妄想。因緣和合法。凡愚起 云。汝 言以 有言說。應有諸法者。 此

